Материал для встреч в малых группах

МАТЕРИАЛ ДЛЯ ВСТРЕЧ В МАЛЫХ ГРУППАХ

**МОЛИТВА**

*Урок 1* ЧТО ЕСТЬ МОЛИТВА? 157

*Урок 2* ИСТИННОЕ БОГОПОЗНАНИЕ 160

*Урок 3* НАУЧИ НАС МОЛИТЬСЯ 163

*Урок 4* КОГДА БОГ НЕ ОТВЕЧАЕТ НА МОЛИТВУ 166

*Урок 5* ЛИЧНАЯ МОЛИТВА 168

*Урок 6* ОБЩЕСТВЕННАЯ МОЛИТВА 171

*Урок 7* ХОДАТАЙСТВЕННАЯ МОЛИТВА 174

*Урок 8* МОЛИТВА БЛАГОДАРНОСТИ 177

*Урок 9* МОЛИТВА ПРОКЛЯТИЯ 180

*Урок 10* МОЛИТВА И ВЕРА 183

*Урок 11* МОЛИТВА ПОКАЯНИЯ 186

*Урок 12* МОЛИТВА И ЖИЗНЬ 189

Материал для встреч в малых группах

ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ, ЧЛЕНЫ ЦЕРКВИ ЕВРО-АЗИАТСКОГО ДИВИЗИОНА!

Во втором квартале 2015 года предлагаем вам для изучения в малых группах уроки о молитве . В этой, казалось бы, очень известной теме вы откроете для себя новые грани практиче- ской христианской жизни . Подготовил этот материал Галстян Артур Вазгенович . Он является руководителем Армянской миссии, которая входит в состав Транскавказской унионной миссии . Артур Вазгенович имеет высшее образование и в те- чение 13 лет совершает служение в Церкви . С супругой Наи- рой Вазгеновной они воспитывают: сына Альберта и дочерей Марию и Инну .

Дорогие братья и сестры, пусть Господь обильно благосло- вит вас в изучении этих уроков!

*С уважением и молитвой о вас,*

*Котов В. А., директор Отдела субботней школы*

*и личного служения Евро-Азиатского дивизиона.*

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 1

#### ЧТО ЕСТЬ МОЛИТВА?

Вступление

Едва ли найдется на земле человек, который хотя бы раз в жизни не молился; однако, к сожалению, не все осознают истинный смысл молитвы . Для многих молитва потеряла свое сакральное значение и превратилась в обыденный ри- туал . Но что есть молитва на самом деле и почему она столь необходима для нас?

Ломка льда

Генерал Джекоб Астли перед сражением у Эджхилла воз- нес Богу следующую молитву: «Господи, Ты знаешь, как я буду занят сегодня! Если я о Тебе забуду, Ты обо мне не за- будь» . Согласны ли вы с его утверждением? Поделитесь мне- ниями .

Изучение Слова Божьего

Быт . 1–3; 1 Фес . 5:17; Исх . 25:8; Ин .1:14 . 1 . Для какой цели Бог сотворил человека?

2 . Какой глагол в истории творения встречается более всего и о чем это говорит?

3 . Как тема общения прослеживается в первых трех главах книги Бытие? О каком общении говорится в каждой главе и какой вид общения опасен для человека?

4 . Какой смысл приобретает молитва в контексте общения с Богом? Имеет ли молитва одностороннюю направлен- ность или она представляет собой диалог с Господом (Дан . 2:23; Ис . 38:5; Пс . 65:19)?

5 . Как грех повлиял на общение человека с Богом? Что сдела- ли Адам и Ева после грехопадения?

6 . Что является серьезным препятствием для совершения мо- литвы?

7 . Каким образом Бог решил проблему разрыва отношений человека с Ним после грехопадения?

Материал для встреч в малых группах

Комментарий

Без общения не может существовать ни отдельный че- ловек, ни человеческое общество . Общение для человека — это его среда обитания . Важное место общение занимает и в Священном Писании, причем в нем мы находим, что человек приглашается к общению на двух уровнях — вертикальном и горизонтальном . Уже с самого начала на страницах Библии затрагивается тема двухуровневого общения — между Богом и человеком и между человеком и человеком .

Интересно отметить, что ни один глагол в истории творе- ния не встречается так часто, как глагол «сказал», что свиде- тельствует об общительном характере Бога . Господь сотво- рил человека для общения, и в этом смысле молитва — это разговор с Богом .

Тема общения прослеживается на протяжении всех трех первых глав книги Бытие . Первая глава повествует об об- щении на вертикальном уровне, между Богом и человеком, тогда как вторая — на горизонтальном: «Не хорошо быть че- ловеку одному» (Быт . 2:18) . И только третья глава повеству- ет о запрещенном виде общения — между человеком и сата- ной . Контакт с дьяволом привел к тому, что человек утратил общение с Богом и убежал от Него . Если ранее Адам и Ева свободно общались с Богом, то совершенный ими грех стал серьезной помехой для этого общения .

Общение с Богом доставляет человеку многочисленные благословения . Благочестивый Асаф пишет: Пс . 72:28 . Ранее он выразил мысль о том, что если Бог рядом, то ему больше ничего не нужно (ст . 25) . Удаление от Бога является прокля- тием . В этом же псалме Асаф пишет: ст . 27 .

«В молитве мы открываем наше сердце Богу как другу . Это необходимо не потому, что Богу неизвестно, кто мы та- кие, но для того, чтобы помочь нам принять Его» (Э .Уайт . Путь ко Христу, с . 93) . Таким образом, молитва позволяет нам принять Бога в свою жизнь; вот почему ни в коем случае нельзя пренебрегать молитвой .

После грехопадения взаимоотношения между Богом и че- ловеком нарушились, однако Господь не оставил человече- ство во мраке, но нашел выход из сложившейся ситуации

Материал для встреч в малых группах

и повелел Моисею соорудить святилище для того, чтобы пребывать со Своим народом и общаться с ним (Исх . 25:8) . Господь намерен обитать не в святилище, но посреди Сво- его народа . Святилище должно было служить лишь местом встречи Господа с Его народом .

Однако Божья любовь достигла своего апогея, когда Сын Божий «раскинул шатер» (Ин . 1:14, буквальный перевод) по- среди нас, чтобы обитать с нами . Воплощение Сына Божье- го свидетельствует о том, что Он желает быть к нам намного ближе, чем мы можем себе представить . Господь Иисус Хри- стос умер за нас, чтобы восстановить ту гармонию общения, которая была до грехопадения в Едеме .

Свидетельство

* Что лично для вас значит молитва?
* Что для вас важнее в молитве — внешняя форма или содер- жание?
* С чего вы начинаете свой день, о чем ваши первые мысли утром нового дня?
* Какие чувства переполняют вас после общения с Богом?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 2

#### ИСТИННОЕ БОГОПОЗНАНИЕ

Вступление

Век атеизма прошел, и сегодня с трудом можно найти че- ловека, который полностью отвергал бы существование Бога . Тем не менее сегодня возникает вопрос иного характера: до- статочно ли хорошо люди знают Бога? Ведь от этого зависит их отношение к Нему . На самом деле наше общение может быть свободным и непринужденным лишь с тем, кого мы хо- рошо знаем, но если мы не знаем Бога, как станем возносить Ему молитвы?

Ломка льда

Русской поэтессе Марине Цветаевой принадлежит сле- дующее высказывание: «Что мы можем сказать о Боге? Ни- чего . Что мы можем сказать Богу? Все!» Согласны ли вы с ее утверждением?

Изучение Слова Божьего

Исх . 33:13,19; Исх . 34:5–7, 29; Исх . 24:1–18 .

1 . Многие мыслители считают, что Бога познать невозможно . Что по этому поводу говорит Священное Писание? Прочти- те Ин . 5:39 .

2 . Чего более всего Господь ожидает от Своих детей? (Ос . 6:3; Иер . 9:23, 24; Ин . 17:3) .

3 . Чем отличается знание Бога от знания о Боге?

4 . Кто, согласно апостолу Павлу, не знает Бога? (1 Кор . 15:34; Тит . 1:16) .

5 . Известно, что Моисей несколько раз встречался с Господом на горе . Но когда его лицо стало сиять?

6 . Кроме Моисея Бога увидели Аарон, его сыновья и семьде- сят старейшин, но чем отличалось Божье откровение Мои- сею от Его откровения остальным?

7 . Почему Моисей увидел Бога в «облаке», а остальные — в образе «огня поядающего»? О чем это говорит?

Материал для встреч в малых группах

Комментарий

Вопреки мнению многих мыслителей Священное Пи- сание неоднократно призывает Божий народ познавать Его: Пс . 45:11; 99:3; Притч . 3:6 . Мы не можем свободно общаться с Богом, если не знаем Его . Апостол Павел обращается к хри- стианам со следующими словами: 1 Кор . 15:34 . В другом ме- сте он пишет: Тит . 1:16 . Те, кто утверждает, что знает Бога, но продолжает пребывать во грехе, на самом деле не имеют о Нем правильного представления . Говорить о Боге, верить в Его существование еще не означает знать Бога . Некто ска- зал: «Знать, что Христос умер, — это история . Знать, что Он умер за меня, — это спасение» .

Насколько хорошо мы знаем Бога? До того как Иов познал Бога, он говорил: «Я слышал о Тебе слухом уха», но после общения с Господом Иов высказался иначе: «Теперь же мои глаза видят Тебя» (Иов . 42:5) .

Слышим ли мы о Боге или видим Его? От этого вопроса зависит качество нашей молитвы .

Сам Моисей познавал Бога постепенно, шаг за шагом . Он часто общался с Ним . Обычно местом их встречи служила гора . И однажды, как повествует Священное Писание, после очередной беседы с Богом лицо Моисея стало сиять .

Но когда это произошло? Не тогда, когда Бог поручил ему вывести Израиль из Египта, не тогда, когда Он поручил ему подготовить народ к встрече с Собой, не тогда, когда вручил ему Десять заповедей, и даже не тогда, когда Моисей готов был положить свою жизнь за других . Но тогда, когда Господь провел перед ним Свою славу и открыл Свой характер . Это была встреча, при которой Моисей познал Бога во всей Его полноте .

Следовательно, знать Бога означает знать Его характер . Именно поэтому для Моисея слава Божья была подобна «об- лаку», а для сынов Израилевых — «огню поядающему» . Они видели одного и того же Бога, но по-разному, так как их зна- ния о Нем различались .

Мы призваны познавать Бога в Его любви, милосердии, святости, совершенстве и величии . Если мы молимся Богу, Которого не знаем, то мы молимся некоему тирану, который

Материал для встреч в малых группах

готов пожрать нас огнем за любое прегрешение . Если же мы молимся Богу, Которого знаем, то молимся Личности, Ко- торая готова освежить нас подобно дождевому облаку и за- лечить наши израненные души . Теперь становится ясно, насколько насущен вопрос: знаем ли мы Бога достаточно хо- рошо?

Свидетельство

* Каким образом знание вами Бога отражается на ваших мо- литвах?
* Как вам кажется, достаточно ли только молиться Богу, не исследуя при этом Священное Писание?
* Как вы понимаете следующий библейский текст: «Истреб- лен будет народ Мой за недостаток ведения» (Ос . 4:6)?
* Сияют ли ваши лица после общения с Богом?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 3

#### НАУЧИ НАС МОЛИТЬСЯ

Вступление

Сама постановка вопроса может показаться странной . Раз- ве можно научиться молитве?

Не является ли молитва выражением наших чувств? Разве не должны мы говорить то, что желаем? Или, может, нам сле- дует заучивать определенные молитвы и возносить их Богу? Конечно же нет! Молитва должна выражать исключительно наши переживания, наши эмоции . Как же тогда можно на- учиться молитве?

Ломка льда

Вспомните вашу первую молитву . Что побудило вас обра- титься к Богу?

Изучение Слова Божьего

Мф . 6:9–13; Дан . 9:4, 5, 7, 9, 17, 19 .

1 . Что имеет в виду апостол Павел в Рим . 8:26? Означает ли это, что наши молитвы могут быть необдуманными?

2 . В качестве примера Иисус преподал ученикам молитву

«Отче наш», однако никто из Его учеников в дальнейшем не молился этой молитвой . Почему тогда Иисус привел мо- литву «Отче наш» в качестве примера?

3 . Из каких двух частей состоит молитва Господня? О чем сви- детельствуют эти части?

4 . Почему Иисус заповедал нам обращаться к Богу «Отче наш», а не «Отче мой»?

5 . Каким образом в молитве «Отче наш» (ст . 11–13) отраже- ны наше прошлое, настоящее и будущее? О чем это гово- рит?

6 . Какая последовательность наблюдается в молитве Даниила и чему она нас учит?

7 . Почему Даниил начинает молитву с напоминания о том, что Господь «хранит завет»?

Материал для встреч в малых группах

Комментарий

Молитва должна выражать исключительно наши пережи- вания, наши эмоции . Как же тогда можно научиться молит- ве? Мы должны понять, что речь идет не о букве молитвы, а о духе . Апостол Павел в Рим . 8:26 предполагает, что Святой Дух корректирует наши молитвы, придает им особый смысл и передает те переживания, которые мы сами не можем вы- разить .

Хотя Иисус преподал пример молитвы, тем не менее ни- где в Писании мы не встречаем, чтобы Его ученики молились этой молитвой . «Господня молитва» дана не для того, чтобы ее постоянно произносить .

«Молитва Господня» делится на две части . Первая часть полностью сконцентрирована на Боге: «да святится имя Твое», «да придет Царствие Твое», «да будет воля Твоя и на земле, как на небе» . Человек прежде всего должен святить имя Божье, искать Его Царства и руководствоваться Его во- лей . Вторая же часть сконцентрирована на наших нуждах:

«хлеб наш насущный дай нам на сей день», «прости нам дол- ги наши», «не введи нас в искушение» . В «Молитве Господ- ней» Богу отводится надлежащее Ему верховное положение и только потом уделяется внимание нашим нуждам и жела- ниям .

В свою очередь, вторая часть «Молитвы Господней» за- трагивает три измерения времени . Во-первых, это просьба о хлебе, который необходим для поддержания и сохранения жизни сегодня . Во-вторых, это просьба о прощении грехов, которые были совершены в прошлом, и, в-третьих, это прось- ба о помощи преодолеть искушения, поджидающие человека в будущем . В этих трех просьбах представлена истина о том, что мы должны представить Богу наше настоящее, прошлое и будущее .

Определенный порядок наблюдается также в молитве Даниила . В девятой главе Даниил молится о своем народе, который находился в вавилонском плену . Как и в «Молитве Господней», Даниил прежде всего концентрирует свое вни- мание на Боге (ст . 4) . Он выражает мысль, что, хотя Израиль нарушил завет с Богом, Господь, тем не менее, остается верен

Материал для встреч в малых группах

Своему завету . Именно верность Бога завету дает нам надеж- ду на восстановление взаимоотношений с Ним .

Далее Даниил говорит: ст . 5 . После напоминания о том, что Бог верен завету, Даниил исповедует свой грех и грехи всего народа .

Третьим последовательным шагом в молитве является на- поминание о Божьей справедливости: ст . 7 . Даниил осознает, что его народ на самом деле заслуживает осуждения .

Однако Даниил говорит не только о Божьей справедливо- сти, но и о Его милости: ст . 9 . Он взывает к Божьей милости и просит Его помиловать Свой народ .

Затем Даниил просит Господа услышать его молитву: ст . 17 . Шестым шагом в молитве Даниила является просьба отве-

тить на молитву: ст .19 .

Последним, седьмым шагом является просьба о том, чтобы Бог не просто ответил, но ответил по Своей воле: «Не умедли ради Тебя Самого» (ст . 19) . Как важно доверить свою прось- бу Богу и ждать решения согласно Его воли! Сам Иисус Хри- стос молился: Мф . 26:39 .

Как мы видим, хотя Даниил изливал Богу свою душу, тем не менее его молитва имела строгую последовательность .

Свидетельство

* О чем вы просите Господа в первую очередь?
* Что означают для вас слова: «Хлеб наш насущный дай нам на сей день»?
* Является ли ваша молитва стройной, упорядоченной, или она хаотична?
* Пытались ли вы когда-нибудь кого-то научить молиться?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 4

#### КОГДА БОГ НЕ ОТВЕЧАЕТ НА МОЛИТВУ

Вступление

«И вопросил Саул Господа; но Господь не отвечал ему ни во сне, ни через урим, ни через пророков» (1 Цар . 28:6) . Господь перестал отвечать Саулу намного раньше: «И вопросил Саул Бога: идти ли мне за филистимлянами? Предашь ли их в руки Израиля? Но Он не отвечал ему в тот день» (1 Цар . 14:37) .

Наверняка многие задают себе вопрос: почему Бог не отве- чает на молитвы? Но прежде, чем задать такой вопрос, стоит задать несколько вопросов себе . Для чего я молюсь? Пра- вильно ли я молюсь? Какой ответ я ожидаю получить?

Ломка льда

Святой Иоанн Златоуст говорит: «Если человек искренне молит- ся и не получает просимое, значит, Господь готовит ему большее и лучшее, чем он просит» . Согласны ли вы с его утверждением?

Изучение Слова Божьего

Притч . 28:9; Иак . 4:3; Втор . 3:25, 26; 2 Кор . 12:8, 9 .

1 . Пророк Иезекииль пишет: Иез . 8:18 . Означает ли это выра- жение окончательный приговор (Суд . 10:10–16)?

2 . О какой категории людей говорится в Притч . 28:9? Чью мо- литву Господь не слышит?

3 . Молитва беззаконника названа «мерзостью» (Притч . 28:9) . С какими другими грехами сравнивает Господь молитву беззаконника (Лев . 18:22; Втор . 27:15; Иер . 32:35)?

4 . О какой категории людей говорится в Иак . 4:3?

5 . Что подразумевает Иаков под словом «вожделение» (2 Пет . 2:13; Лк . 8:14, везде используется греческое слово *гедоне* — удовольствие, наслаждение)?

6 . О ком говорится во Втор . 3:25, 26? Чью молитву Господь не услышал? В чем состоял его грех (Числ . 20:12; Евр . 11:6)?

7 . О ком говорится во 2 Кор . 12:8, 9? Почему Господь не исце- лил Своего верного раба (2 Кор . 12:7)?

Материал для встреч в малых группах

Комментарий

Священное Писание содержит несколько причин, по кото- рым Господь не отвечает на молитвы . Как пишет Соломон, Бог не отвечает на молитвы беззаконников, сравнивая их молитвы с мерзостью . Соломон использует еврейское слово *тоэва* (мер- зость), буквально означающее «омерзительный», «гнусный»,

«противный» . Анализ показывает, что это слово используется для описания таких грехов, какими являются гомосексуализм, идолопоклонство и жертвоприношение детей .

Иаков осуждает человека, для которого истинное счастье за- ключено не в Боге, а в материальном благополучии .

Грех Моисея скорее был обусловлен всплеском эмоций . Гос- подь осудил израильтян на смерть в пустыне за их неверие и не- послушание . Теперь же Моисей проявляет грех неверия . Бог не отвечает на молитву Моисея, чтобы не дать повода осталь- ным сомневаться в Его справедливости .

Несмотря на то, что апостол Павел исцелял других от разных недугов (Деян . 19:11, 12), тем не менее сам страдал от болезни (Гал . 4:13, 14) . И теперь в надежде на исцеление он трижды обращается к Господу . Однако Господь не удовлетворяет его прошение . Дело, конечно, не в том, что Господь желает видеть Своих детей боль- ными . Просто не каждое исцеление способствует ко благу . Сам апостол Павел это отчетливо осознает: «И чтоб я не превозносился чрезвычайностью откровений, дано мне жало в плоть, ангел сата- ны, удручать меня, чтоб я не превозносился» (2 Кор . 12:7) . Апо- стол Павел был образованнее и успешнее всех остальных учеников Христа и мог возгордиться этим . Болезнь же препятствовала этому .

Свидетельство

* Бывало ли в вашей жизни, когда на ваши молитвы от Господа не приходил ответ? Какова была ваша реакция?
* Исследуете ли вы свое сердце, когда не получаете ответ на ваши молитвы? Осознаете ли вы, что проблема может за- ключаться в вас самих?
* Что лично для вас означают слова Господа: Рим . 8:28? Озна- чают ли эти слова полное доверие Богу?
* Считаете ли вы, что гордость является самым серьезным пре- пятствием для общения с Богом? Если да, то почему?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 5

#### ЛИЧНАЯ МОЛИТВА

Вступление

Где бы ни находился человек, в каком бы месте он ни жил, всегда есть уголок, который может стать для него самым до- рогим местом . Достаточно только, чтобы этот уголок был ме- стом встречи с Богом .

Ни одна молитва не может заменить собой «тайной молит- вы», ибо только в этой молитве человек может открыть свое сердце Богу . Но что представляет собой «тайная молитва» и как человеку подготовиться к ней?

Ломка льда

Рассказывают историю о крушении небольшого самолета, пролетавшего над океаном . Летчику чудом удалось выбрать- ся из горящей и тонущей машины . Вцепившись в спасатель- ный плотик, он вспомнил о Боге и помолился: «Господи, я не беспокоил Тебя десять лет . Если Ты мне сейчас поможешь, то обещаю еще десять лет Тебя не беспокоить» . Могут ли наши молитвы утомить Бога?

Изучение Слова Божьего

**Мф. 6:5–8**

1 . Почему комнату для молитвы Иисус сравнивает со спальней или амбаром? О чем это говорит?

2 . Почему Иисус советует затворить дверь? О чем это говорит? 3 . Что значит «не говорить лишнего» в молитве? Как опреде-

лить, что лишнее в молитве?

4 . Иисус предупреждает нас не подражать молитве язычников . В чем особенность их молитв, ели учесть, что греческое сло- во *батталогейн* (лишнее) в переводе означает «заикаться»?

5 . Почему Иисус осуждает многословие? Что подразумевается под многословием? (Еккл . 5:1, 4)

6 . Означает ли многословие, что Иисус осуждает долгие молит- вы (Лк . 6:12)?

Материал для встреч в малых группах

7 . Если Богу известны наши нужды, зачем тогда Ему молиться?

Комментарий

В Мф . 6:6–8 Господь излагает суть личной молитвы . Преж- де всего Он советует войти для молитвы в комнату . Как видно из греческого текста, Он приглашает человека для общения в амбар, где обычно хранится зерно . То же греческое слово позже стало обозначать и спальню . Почему Господь пригла- шает нас в амбар или в спальню? Потому что в этих комнатах обычно присутствует тишина . Тишина позволяет сосредото- читься, высказать то, что лежит на сердце и, самое главное, услышать голос Божий .

Во-вторых, Иисус рекомендует затворить за собой дверь, чтобы в эту комнату не смог войти никто посторонний . В личной молитве мы призваны излагать Богу то, о чем никто больше не должен знать . Это тайны нашего сердца, которые ведомы только Ему . Христос повелевает затворить дверь, а не прикрыть ее . Если дверь прикрыта, то есть вероятность, что в нее может кто-то войти .

В-третьих, Иисус предупреждает не говорить ничего лиш- него . Греческое слово *батталогейн*, переведенное как «лиш- нее», на самом деле означает «заикаться» . Господь приводит в пример язычников: «А молясь, не говорите лишнего, как язычники» (Мф . 6:7) . Язычники в своих молитвах часто по- вторяли одни и те же слова в форме заклинания . Это были необдуманные, бессмысленные и зазубренные выражения . Иисус осуждает бессмысленную молитву, в которой отсут- ствует разум .

Далее Господь предостерегает от многословия . На первый взгляд может показаться, что Господь осуждает долгие мо- литвы . Однако Сам Иисус проводил целые ночи в молитве .

То, что осуждает Иисус, уже было осуждено в Ветхом За- вете . Мудрый Соломон пишет: Еккл . 5:1 . Соломон говорит не о длительности молитвы, а о необдуманных обещаниях, которые люди дают Богу . В той же главе он говорит: ст . 4 . Мы не должны в порыве эмоций обещать Богу то, что не в состоянии исполнить . «При многословии не миновать греха» (Притч . 10:19) .

Материал для встреч в малых группах

И, наконец, важно помнить, что молитва возносится не для того, чтобы осведомить Бога о наших нуждах . Он и так знает о них . Молитва выражает то, насколько ревностно и горячо мы представляем наши нужды . Личная молитва должна быть ревностной . Она должна открывать Богу не наши нужды, а состояние нашего сердца .

Свидетельство

* Ощущаете ли вы невидимое Божье присутствие в ваших тайных молитвах?
* Были ли вы свидетелями очевидных ответов на ваши тай- ные молитвы?
* Как часто вы совершаете тайную молитву?
* Что располагает вас к совершению тайной молитвы?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 6

#### ОБЩЕСТВЕННАЯ МОЛИТВА

Вступление

Общественную молитву можно сравнить с симфоническим оркестром . В оркестре каждый играет на своем музыкальном инструменте, будь то скрипка, виолончель или флейта, но мы воспринимаем музыку в целом, во всей ее гармонии и красо- те . В симфоническом оркестре каждый музыкант исполняет свою партию, но в то же время зависит от других музыкантов . Поэтому самое главное в общественной молитве — это гармо- ния и согласованность .

Ломка льда

В своей благодарственной молитве пророк Даниил гово- рит: «Славлю и величаю Тебя, что Ты даровал *мне* мудрость и силу и открыл *мне* то, о чем *мы* молили Тебя; ибо Ты от- крыл *нам* дело царя» (Дан . 2:23) . Обсудите, почему Даниил совмещает единственное число («мне») с множественным числом («нам»)?

Изучение Слова Божьего

Быт . 4:26; Пс . 104:1, 2; 144:1–4; Деян . 4:24–30; Откр . 4:8 .

1 . Что представляет собой общественная молитва? 2 . Что значит «призывать имя Господа»?

3 . Из каких частей состоит общественная молитва (Пс . 104:1)? 4 . Каким частям современного поклонения соответствуют про-

славление Бога, призвание Его имени и возвещение Его дел? 5 . Найдите три части поклонения в Пс . 144:1–4 и Деян . 4:24–30 . 6 . Можно ли считать поклонение полноценным, если в нем от-

сутствует хотя бы одна часть?

7 . Какое качество Бога должно возвеличиваться в нашем по- клонении?

Материал для встреч в малых группах

Комментарий

В общественной молитве не может быть дисгармонии, а это означает, что каждый поклоняющийся Господу должен сотрудничать со всеми остальными . Впервые общественная молитва появляется в Священном Писании в Быт . 4:26 . Как видно из текста, общественная молитва — это официальное поклонение . В чем же заключалось поклонение, описанное в Быт . 4:26? Как повествует текст, «начали призывать имя Господа» . Поэтому важно определить, что значит призывать имя Господа . Обратимся к Пс . 104:1, 2 . Перед нами пример еврейского параллелизма . В этих двух стихах представлена гармония поклонения, состоящего из трех основных частей:

* 1. Славословие .

В нашем поклонении эта часть обычно выражается про- славлением Господа через воспевание гимна .

* 1. Тема славословия .

Эта часть может соответствовать проповеди, которая должна быть христоцентричной . В основе проповеди должно находиться имя Божье . Если проповедь не христоцентрична, то поклонение теряет свой смысл . Как видно из параллелиз- ма, в основе главной темы музыкального произведения ле- жит имя Божье . Наша весть должна быть полностью скон- центрирована на Боге .

* 1. Евангелие

Весть о Боге должна быть поведана всему миру . Если Цер- ковь не благовествует, то поклонение теряет свой смысл .

Вот три составляющие общественной молитвы или покло- нения . Отсутствие какой-либо составляющей сводит на нет все поклонение .

Та же система видна в 144-м псалме: 1 . Стих 1-й является прославлением .

2 . Стихи 2-й и 3-й являются главной темой, сосредоточенной на имени Бога .

3 . Стих 4-й является проповедью Евангелия .

Рассмотрим еще одну общественную молитву, произнесен- ную апостолами Христа и записанную в Деян . 4:24–30 .

1 . 24-й стих представляет славословие Богу-Творцу .

Материал для встреч в малых группах

2 . С 25-го по 28-й стихи раскрывается главная тема, в центре которой находится Сын Божий .

3 . С 29-го стиха начинается евангельская весть, а именно по- желание «со всею смелостью говорить слово» Божье .

В четвертой главе книги Откровение представлена небес- ная атмосфера общественной молитвы . В восьмом стихе не- бесные ангелы воспевают троекратную святость Божью . Все небесное воинство акцентирует внимание на Божьей свято- сти . Поэтому основным вектором нашего поклонения должна служить святость Божья .

Свидетельство

* Чем является для вас общественная молитва? Осознаете ли вы, что общественная молитва связана с поклонением?
* Какую из трех составляющих общественной молитвы вам труднее всего исполнять?
* Чем, по вашему мнению, общественная молитва отличается от личной молитвы?
* Осознаете ли вы, что общественная молитва (или поклоне- ние) связана со святостью Творца? Как это знание отража- ется на вашем поклонении?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 7

#### ХОДАТАЙСТВЕННАЯ МОЛИТВА

Вступление

В мире, где царит эгоизм, где каждый думает только о себе, ходатайственная молитва помогает обратить внимание на нужды других и на время забыть о себе . Это значит стать в проломе за того, кто нуждается в молитве . Ходатайственная молитва преображает не только тех, за кого мы молимся, но и нас самих .

Ломка льда

В русском языке местоимение «я» обозначает первое лицо,

«ты» — второе, а «он» — третье .

В христианской грамматике порядок иной . Там первое лицо — «Он», второе — «ты», а третье — «я» . Христианская грамматика, таким образом, отодвигает меня на последний план, ставя на первый Бога и моего ближнего . Обсудите в группах важность христианской грамматики .

Изучение Слова Божьего

Исх . 28:29, 30; 29:38, 39; 30:1, 7, 8; Числ . 16:44–48; Иез .

22:30; Ис . 43:27, 28; Быт . 19:29; 1 Цар . 12:23 .

1 . Каждое утро и каждый вечер на алтаре приносилась жерт- ва всесожжения и в то же самое время воскурялся фимиам . Какая взаимосвязь между жертвой и воскурением фимиама (Откр . 5:8)?

2 . Где должен был носить Аарон «суд сынов Израилевых» (воз- ле какого органа человеческого тела)? О чем это говорит?

3 . До каких пор Аарон должен был ходатайствовать за свой народ?

4 . Господь повелел Моисею и Аарону отступить от народа, что- бы его погубить . Почему Аарон не послушался слов Бога, но заступился за людей? Не ослушался ли Он Господа?

5 . Каким образом Господь одобрил поступок Аарона (Числ .

17:1–10)?

Материал для встреч в малых группах

6 . Пророк Иезекииль говорит, что Господь искал ходатаев, что- бы не погубить землю . О какой роли ходатайственной молит- вы говорит этот текст?

7 . Чем, по словам Самуила, является пренебрежение ходатай- ственной молитвой? Почему это настолько серьезно?

Комментарий

Посредническая молитва была неотъемлемой частью слу- жения в святилище . На жертвеннике всесожжения постоянно горела жертва — утренняя и вечерняя . В то же самое время первосвященник воскурял фимиам, который символизиру- ет ходатайственную молитву (Откр . 5:8) . Всякий раз, когда на алтарь возлагается жертва в оставление грехов, одновре- менно в святилище совершается молитва, чтобы эта жертва была принята и грешнику было даровано прощение .

Будучи первосвященником, Аарон должен был «носить суд сынов Израилевых у сердца своего» . Это говорит о том, что он должен был ходатайствовать за свой народ от всего сердца . И должен он был это делать постоянно . Он не должен был говорить: «мое долготерпение исчерпано» или: «с этим народом уже все покончено» .

Когда Господь повелел Аарону отступить от народа, тот не согласился (Числ . 16:44–48) . Господь одобрил поступок Аарона, поскольку Аарон следовал своему долгу постоянно молиться за свой народ, как и заповедал ему Господь .

Насколько важна ходатайственная молитва? Пророк Иезекииль пишет: Иез . 22:30 . Можете ли вы представить себе важность этих слов? Бог искал ходатая за землю, чтобы не погубить ее, но не нашел . Не нашлось ни одного человека, который заступился бы в молитве за землю, как когда-то за- ступился за народ Аарон и прекратил истребление . Пророк Исаия также пишет: Ис . 43:27,28 .

Ходатайственная молитва настолько важна, что пренебре- жение ею расценивается как грех, поскольку отсутствие хода- тайственной молитвы свидетельствует о нежелании молиться за других, беспокоиться и переживать о них .

Материал для встреч в малых группах

Свидетельство

* Что лежит в основе ходатайственной молитвы?
* Были ли вы свидетелями того, как по вашей молитве Гос- подь удовлетворял нужды других? Как это отражалось на вас самих?
* Имеете ли вы список людей, за которых постоянно моли- тесь? Каковы результаты ваших молитв?
* Что означают для вас слова Соломона в контексте ходатай- ственной молитвы: «Спасай взятых на смерть, и неужели откажешься от обреченных на убиение» (Притч . 24:11)?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 8

#### МОЛИТВА БЛАГОДАРНОСТИ

Вступление

Лодка потерпела крушение, люди погибали . Доктор Хил- мер, отличный пловец, не задумываясь бросился спасать людей . Он трижды входил в море и вытаскивал на берег то- нувших, а на четвертый раз сам ударился о скалу и был от- правлен в больницу .

Несколько лет спустя один проповедник рассказал об этом поступке как о примере мужества и беззаветного служения людям . В зале присутствовал доктор Хилмер . Его попросили выйти вперед, и проповедник спросил:

* Что вам больше всего запомнилось? Доктор ответил:
* Ни один из спасенных мною не пришел поблагодарить меня .

Ломка льда

Французский философ, писатель и мыслитель Жан Жак Руссо сказал: «Благодарность — долг, который надо опла- тить, но который никто не имеет права ожидать» . Соглас- ны ли вы с его высказыванием?

Изучение Слова Божьего

Лк . 17:11–19; Кол . 4:2; 2 Фес . 1:3; Евр . 3:8, 9; 1 Кор . 10:7–10 .

1 . Сколько прокаженных исцелилось, а сколько из них воз- благодарили Господа? О чем это говорит?

2 . Господь исцелил всех прокаженных, но лишь одному ска- зал: «Вера твоя спасла тебя» (ст . 19) . О чем это говорит?

3 . За что следует благодарить Бога (2 Фес . 2:13; 1 Тим . 1:12;

1 Кор . 15:57; 2 Кор . 9:15)?

4 . О какой молитве говорит апостол Павел в Кол . 4:2?

5 . Почему молитву благодарения апостол Павел считает спра- ведливой (2 Фес . 1:3)? В чем выражается справедливость этой молитвы (ср . со Втор . 29:5)?

Материал для встреч в малых группах

6 . Апостол Павел пишет, что мы должны всегда благодарить Бога (2 Фес . 2:13) . Означает ли это, что мы должны благо- дарить Бога и во время кризиса (Авв . 3:17, 18)?

7 . Как описывает апостол Павел неблагодарность Израиля в 1 Кор .10:7–10? Какие грехи он перечисляет?

Комментарий

Из десяти прокаженных лишь один возвратился побла- годарить Иисуса Христа . К сожалению, люди забывают Бога после того, как получают ответы на свои молитвы . Тем не менее Господь не перестает благословлять Своих детей . Он исцелил всех прокаженных, хотя заранее знал, что девять из них не поблагодарят Его . Однако при этом лишь одному из них Он сказал: «Вера твоя спасла тебя» . Это говорит о том, что только один из них кроме физического исцеления приоб- рел спасение .

Апостол Павел пишет, что любой человек, по справедли- вости, должен благодарить Бога . У нас есть множество при- чин благодарить Его: за спасение (2 Фес . 2:13), за служение (1 Тим . 1:12), за победу над грехом (1 Кор . 15:57), за Его дары

(2 Кор . 9:15) .

Более того, как пишет апостол Павел в Кол . 4:2, наша мо- литва преимущественно должна быть молитвой благодаре- ния, а не молитвой прошения . Однако, к сожалению, человек не всегда ценит Божьи благословения, не всегда их замечает, и вместо молитвы благодарения снова и снова просит у Гос- пода благословений .

Апостол Павел приводит список грехов, которыми Из- раиль грешил против Бога: идолопоклонство (1 Кор . 10:7), блудодейство (1 Кор . 10:8), искушение Христа (1 Кор . 10:9) и ропот (1 Кор . 10:10) .

Интересно заметить, что за грех идолопоклонства погибло

«около трех тысяч человек» (Исх . 32:28); за грех блудодей- ства погибло «двадцать четыре тысячи» (Числ . 25:9); за грех искушения Христа «умерло множество народа» (Числ . 21:6); за ропот погибло все общество, кроме Иисуса Навина и Хале- ва (Числ . 14:36–38) . Грехи Израиля представлены по степени их тяжести, и самым тяжким грехом апостол Павел считает

Материал для встреч в малых группах

ропот . Ропот — это полная противоположность благодарно- сти . Ропотники — это люди, «ничем не довольные, поступаю- щие по своим похотям (Иуд . 16) .

Как важно быть благодарными! Апостол Павел, красочно описавший неблагодарность древнего Израиля, сам никогда не упускал возможности благодарить Господа . Почти все его послания начинаются с выражения благодарности Богу .

Свидетельство

* Как часто вы благодарите Бога, за что вы Его благодарите?
* Благодарите ли вы Бога тогда, когда у вас не все благопо- лучно?
* Всегда ли получается у вас благодарить Бога? Когда особен- но трудно это сделать?
* Бывает ли в вашей жизни так, что вы отвечаете Господу не- благодарностью за Его благодеяния? С чем это связано?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 9

#### МОЛИТВА ПРОКЛЯТИЯ

Вступление

Имеем ли мы право в молитвах проклинать людей? Долж- на ли исходить из наших уст молитва проклятия? Если да, тогда как нам подражать Иисусу Христу, Который советовал благословлять, а не проклинать? А если нет, тогда как по- нять Давида, который, будучи Божьим помазанником, брал на себя смелость проклинать врагов в молитве?

Ломка льда

По преданию граф Карнарвон и Хауард Картер в 1922 году раскопали гробницу фараона и обнаружили глиняную до- щечку с надписью: «Смерть покроет своими крылами всяко- го, кто потревожит покой фараона» . Шесть месяцев спустя граф скончался от инфекции, занесенной укусом москита . Кроме того, несколько главных участников раскопок умерли странной и внезапной смертью . Как считают, причиной тому было проклятие фараона . Что вы думаете относительно на- ложения проклятий?

Изучение Слова Божьего

Быт . 3:14, 17; 4:11; 12:3; Числ . 22:6, 12; 23:18; Быт . 9:22–25; Иер . 18:19–23 .

1 . Свидетельствуют ли следующие библейские тексты о том, что в молитвах можно проклинать человека (Пс . 108:9, 10, 15; 54:13–16; 136:8, 9; Иер . 18:21, 22)?

2 . На кого пали первые проклятия (Быт . 3:14, 17; 4:11)?

3 . Кому принадлежит исключительное право благословлять или проклинать (Быт . 12:3)?

4 . Насколько будет эффективным произнесенное прокля- тие, если Господь не намерен предать человека проклятию (Числ . 22, 23)?

5 . Кто проклинает Ханаана — Ной или Господь? Если Ной, то почему он проклинает Ханаана, а не Хама?

Материал для встреч в малых группах

6 . Проклинает ли Иеремия своих врагов (ст . 20)? Как может Иеремия проклинать своих врагов и в то же время ходатай- ствовать за них перед Богом? О чем это говорит?

7 . После чего Иеремия произносит слова проклятия (ст . 12)?

О чем это говорит?

Комментарий

Священное Писание содержит немало так называемых псалмов-проклятий . Но что представляют собой на самом деле эти псалмы?

Впервые с проклятием мы встречаемся в книге Бытие (Быт . 3:14) . Первое Божье проклятие направлено на сатану . Затем Бог проклинает землю (Быт . 3:17) и, наконец, чело- века (Быт . 4:11) . Как мы видим, во всех трех случаях право проклинать принадлежит исключительно Богу . Еще одним важным текстом является Быт . 12:3 . Обратите внимание на то, что право благословлять или проклинать принадлежит не Аврааму, а Богу .

Но можно ли проклясть без ведома Бога, и насколько это проклятие будет эффективным?

В Священном Писании содержится уникальный пример, проливающий свет на поставленный вопрос . Моавитский царь Валак просит Валаама проклясть Израиль, однако Гос- подь повелел Валааму не делать этого и не идти с Валаком (Числ . 22:12) . Таким образом, проклятие может коснуть- ся человека только в том случае, если он не находится под Божьим покровительством .

Итак, мы выяснили, что сам человек не может проклясть, если Бог не проклинает . Тогда какой смысл в проклятиях Да- вида, Иеремии и других библейских авторов? Проклинают ли они на самом деле своих врагов или они говорят от имени Бога? Кто автор проклятия — Бог или человек?

В этой связи немаловажным является текст из Быт . 9:25 . Кто произносит это проклятие — Бог или Ной? Если пред- положить, что слова проклятия принадлежат Ною, то перед нами встанет необъяснимая загадка . Почему Ной проклинает Ханаана, а не Хама (ст . 22, 24)? По всей логике Ной должен был проклясть Хама . Но если предположить, что автором

Материал для встреч в малых группах

проклятия является Бог, то картина проясняется . Если рас- смотреть ст . 25–27 более внимательно, то легко понять, что они написаны в форме пророчества . Господь проклинает здесь не личность Ханаана, но говорит о том, что народ хана- анский будет рабом «у братьев своих» . Пророческим взором Господь видит, что низменные наклонности Хама в будущем проявятся и в его детях .

Анализируя молитву-проклятие Иеремии можно заме- тить, что проклятие высказывается лишь после слов народа: ст . 12 . Таким образом, проклятие Иеремии указывает на за- вершение благодати . Проклятие стало прямым следствием нарушения завета . А в этом случае автором проклятия явля- ется не Иеремия, а Бог .

Обобщая, можно заключить, что библейское проклятие — это не выражение личной мести, но констатация факта . Мо- литва-проклятие предостерегает от тех последствий, которые непременно коснутся человека, нарушившего завет .

Свидетельство

* Верите ли вы в проклятие или оно является для вас чем-то мистическим?
* Было ли у вас желание проклясть человека, который доста- вил вам много неудобств?
* Обращаетесь ли вы к Богу в молитве, когда на сердце лежит ненависть к человеку?
* Осознавая, что молитвы-проклятия являются нарушением завета с Богом, а не проклятиями в прямом смысле слова, как вы собираетесь реагировать на вашу личную неприязнь к человеку?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 10

#### МОЛИТВА И ВЕРА

Вступление

Что есть вера? Правильно ли мы понимаем суть веры? Яв- ляется ли вера абстрактным понятием или она тесно связана с практической жизнью человека? Наилучшее определение веры мы находим в Послании к евреям: «Вера же есть на- дежда на реальные, доказанные/подтвержденные события, но еще не видимые» (Евр .11:1, буквальный перевод автора уроков для малых групп) .

Ломка льда

Верна ли следующая логика: «Если мы молимся и у нас все получается, значит, это воля Божья, а если не получается, значит, на то нет Божьей воли»?

Изучение Слова Божьего

Иак . 2:14–26; Рим . 3:28; Евр . 11:1 .

1 . Апостол Павел пишет, что «человек оправдывается верою, независимо от дел закона» (Рим . 3:28), тогда как Иаков гово- рит, что «человек оправдывается делами, а не верою только» (Иак . 2:24) . Противоречат ли два апостола друг другу или между верой и делами есть непосредственная связь?

2 . Достаточно ли верить в истины Священного Писания (ст . 19)? 3 . В качестве примера оправдания верой Иаков приводит Ав-

раама и Раав . Какую мысль он хотел этим выразить?

4 . Что есть вера согласно Евр . 11:1? Почему вера сравнивается с надеждой? Какая разница между верой и надеждой?

5 . Что значит надежда на реальные события?

6 . Что значит надежда на подтвержденные события? (Евр . 11:5; Исх . 3:12; Деян . 27:22–24) .

7 . Чем отличается вера от самоуверенности?

Материал для встреч в малых группах

Комментарий

На самом деле между высказываниями апостолов Павла и Иакова нет никаких разногласий . Павел говорит о делах закона, тогда как Иаков — о делах веры . Под делами зако- на подразумеваются добрые поступки, совершенные с целью получить одобрение от Бога, угодить Ему и обратить Его внимание на себя . В отличие от дел закона дела веры свиде- тельствуют о характере христианина . Когда Господь отделит

«овец» от «козлов», основным критерием разделения будут служить дела милосердия . При этом «овцы» будут весьма удивлены, что совершали дела милосердия, даже не подозре- вая об этом (Мф . 25:32–45) .

Одной теоретической веры недостаточно . Как пишет Иаков, бесы тоже веруют, и трепещут (Иак . 2:19) . Только жизнь, полная любви, может свидетельствовать о присут- ствии в человеке подлинной веры .

Но что такое вера? Определение веры наилучшим обра- зом раскрыто в Послании к евреям: «Вера же есть надежда на реальные, доказанные/подтвержденные события, но еще не видимые» (Евр . 11:1, буквальный перевод) . Из этого опре- деления можно вывести три положения: во-первых, вера есть надежда . Отличие надежды от веры в том, что мы верим во что-то сейчас, но надеемся это увидеть позже .

Во-вторых, это надежда на реальные события . Вера не свя- зана с мистикой . Господь действует во времени и в истории, поэтому наша вера не должна выходить за пределы реаль- ности . Мы не можем верить и молиться, чтобы после зимы сразу наступило лето .

В-третьих, вера надеется на доказанные или подтвержден- ные Богом события или дела . Как видно из самого опреде- ления, она касается лишь тех событий, дел, ситуаций, кото- рые уже подтверждены или доказаны Богом . Это означает, что вера весьма далека от импульсивных действий . Истинная вера предполагает определенность, ясность . Мы можем ве- рить в исполнение лишь того, что нам уже заранее открыто Богом, что подтверждено Им . Все остальное является прояв- лением не веры, а самоуверенности . Мы должны ясно отли- чать веру от самоуверенности .

Материал для встреч в малых группах

Так, Енох является героем веры, «поскольку прежде пере- селения своего получил он свидетельство, что угодил Богу» (Евр . 11:5) . Таким образом, вознесение Еноха не было чем-то неожиданным, внезапным . Оно было заранее предусмотрено . Следовательно, вера Еноха была основана на Божьем обето- вании, а не на случае .

То же самое можно сказать о Моисее . Когда израильтяне во главе с Моисеем подошли к морю, народ охватила паника .

«И сказали Моисею: разве нет гробов в Египте, что ты привел нас умирать в пустыне?» (Ст . 11) . Но каков был ответ Моисея?

«Но Моисей сказал народу: не бойтесь, стойте — и увидите спасение Господне, которое Он соделает вам ныне» (ст . 13) .

Откуда у Моисея такая уверенность? Не проявил ли он самоуверенность? Нет, так как прежде того, как Бог послал Моисея в Египет вывести Его народ, Он дал ему обетование: Исх . 3:12 . У Моисея была уверенность, что он должен вместе с освобожденным из Египта народом совершить служение Господу у горы Синай . Он верил Божьему обетованию .

Аналогично Бог явился и апостолу Павлу и сказал, что ему

«должно предстать пред кесаря» (Деян . 27:23, 24) . Вот откуда происходит убежденность Павла в успехе путешествия . Его слова были основаны на вере . Здесь очень важно обратить внимание на ключевой момент: Павел не выражал убеж- денности в благополучии путешествия до тех пор, пока Бог не явился ему .

Свидетельство

* Является ли вера для вас надеждой на невидимое будущее или вы верите, когда видите?
* Доверяете ли вы Богу в самые трудные минуты жизни?
* Легко ли вам отличить самоуверенность от подлинной веры?
* Почему «без веры угодить Богу невозможно» (Евр . 11:6)?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 11

#### МОЛИТВА ПОКАЯНИЯ

Вступление

Тема покаяния красной нитью проходит через все Свя- щенное Писание . Особое место она приобретает в Новом За- вете . Иоанн Креститель начал свое общественное служение призывом к покаянию (Мф . 3:2) . С вестью о покаянии начал общественное служение и наш Господь (Мф . 4:17) . После вознесения Иисуса Христа весть о покаянии звучала из уст апостолов (Деян . 2:38) .

Таким образом, покаяние является первым шагом на пути становления христианской веры .

Ломка льда

Киприан Карфагенский выразил следующую мысль: «Для того, кто живет еще в этом мире, никакое покаяние не позд- но» . Согласны ли вы с ним? Не может ли быть такого, что двери благодати для некоторых людей уже закрылись?

Изучение Слова Божьего

Исх . 9:22–27; Числ . 22; 1 Цар . 15:1–24; Нав . 7:10–26; Мф .

27:4; Лк . 15:17–19 .

1 . Какое покаяние является истинным, а какое — ложным?

2 . В книге Исход описано покаяние фараона (Исх . 9:27) . По- чему оно является ложным?

3 . В книге Числа описано раскаяние Валаама (Числ . 22:34) . Почему покаяние Валаама также считается неистинным?

3 . В чем проблема раскаяния Саула (1 Цар . 15:24)? Какой вид покаяния представляет покаяние Саула?

4 . Если Ахан признал свою ошибку и раскаялся (Нав . 7:20), зачем его побили камнями?

5 . Иуда Искариот после предательства Иисуса Христа возвра- щает сумму денег обратно и раскаивается за совершенное им зло (Мф . 27:4) . Почему его покаяние нельзя считать ис- кренним?

Материал для встреч в малых группах

6 . В притче о возвращении блудного сына представлены три шага на пути к истинному покаянию (Лк . 15:17–19) . Ка- ковы эти шаги?

7 . О какой стадии раскаяния свидетельствует каждый шаг?

Комментарий

Говоря о покаянии, следует отличать истинное покаяние от ложного . В основе истинного покаяния лежит сокрушение сердца о соделанном грехе, тогда как ложное покаяние скорее связано с обстоятельствами или с последствиями за соделан- ный грех .

*Фараон*

Как видно из контекста, фараон раскаялся после того, как Господь начал поражать землю Египетскую градом (Исх . 9:22–25) . Нетрудно догадаться, что фараон весьма испугался за свою жизнь . Его покаяние было ложным, поскольку оно было обусловлено только страхом .

*Валаам*

В своем раскаянии Валаам ссылался на то, что не знал Бо- жью волю (Числ . 22:34), однако Господь дважды сказал ему, чтобы он не ходил проклинать Божий народ (Числ . 22:7, 8, 12) . Валаам знал Божью волю, но подарки настолько осле- пили ему глаза, что он пожелал преступить Божье повеление и проклясть Израиль .

*Саул*

Почему Господь не принял покаяние Саула? Ответ на по- ставленный вопрос можно извлечь из самого текста . В первой части 24-го стиха Саул на самом деле исповедует свой грех, но во второй части он говорит: «Но я боялся народа, и по- слушал голоса их» . Иными словами, Саул, с одной стороны, исповедует свой грех, а с другой — пытается оправдать свой поступок .

*Ахан*

Признание Ахана трудно вообще назвать покаянием . По- сле того как человек уличен, пойман на месте преступления, после того как его вина доказана, его исповедание бессмыс- ленно .

Материал для встреч в малых группах

*Иуда Искариот*

Господь не принял покаяние Иуды, так как оно исходило не из осознания своей вины, а из чувства страха перед послед- ствиями его греха . Иуда испугался дальнейших последствий . Если бы Христос освободил Себя из рук черни, Иуда никогда не пришел бы к выводу, что поступил неверно .

*Истинное раскаяние (Лк. 15:17–19)*

Истинное раскаяние включает в себя три шага: Прийти в себя (ст . 17) .

Это выражение означает самоанализ . Блудный сын «оста- новился», задумался и стал анализировать свою жизнь .

Вернуться к отцу (ст . 18) .

Один лишь самоанализ не принесет никакой пользы . Вто- рой шаг истинного раскаяния — это возвращение к Богу .

Записаться в наемники (ст . 19) .

Третий шаг истинного раскаяния — бескорыстность и жертвенность . Прежде чем покинуть отчий дом, блудный сын находился на правах наследника . Он был сыном, а сын после смерти отца становился собственником его наследия . Однако, решив вернуться в отчий дом, сын забывает, что он был когда-то сыном, и предпочитает быть наемником . Ис- тинное покаяние, истинное обращение к Богу предполагает чистоту мотивов .

Свидетельство

* Нуждаетесь ли вы в ежедневном покаянии? Почему?
* Что вы чувствуете после того, как откроете Господу в покая- нии свое сердце?
* Бывает ли в вашей жизни проявление ложного покаяния?

Осознаёте ли вы это?

* Готовы ли вы после раскаяния вернуться к Небесному Отцу бескорыстно?

Материал для встреч в малых группах

 УРОК 12

#### МОЛИТВА И ЖИЗНЬ

Вступление

Молитва — это не только просьба, это нечто большее . Мо- литва — это наша жизнь, это то, что подкрепляет нас, дает нам стимул к жизни . Жить без молитвы значит жить без Бога, Источника жизни . Но если для нас молитва является лишь прошением об удовлетворении наших нужд, то вместо полно- ценной жизни мы выбираем жалкое существование .

Ломка льда

«Вы не можете ничего сделать с долготой вашей жиз- ни, но вы можете сделать что-то с ее шириной и глубиной» (Э . Эзар) . Поразмышляйте над этими словами .

Изучение Слова Божьего

Ин . 1:35–39; Мк . 10:46–52; Мф . 20:21, 22; 4 Цар . 2:9; Деян .

9:1–6; Гал . 2:20; 2 Кор . 3:2, 3 .

1 . Что хотели узнать ученики Иоанна Крестителя от Иисуса Христа?

2 . Что хотел Вартимей получить от Христа?

3 . О чем просила Иисуса мать Иакова и Иоанна? 4 . Что желал получить от Бога пророк Елисей?

5 . Чем апостол Павел отличался от всех вышеперечисленных людей? Что ожидал Павел от Христа?

6 . Что имеет в виду апостол Павел, сравнивая верующих с письмом? Каким должно быть это письмо?

7 . Что означают слова апостола Павла в Гал . 2:20?

Комментарий

Иоанн Креститель много свидетельствовал об Иисусе Хри- сте . Теперь двое его учеников хотели лично познакомиться с Ним, узнать Его поближе . Их интересовала Его миссия и то, каким образом она связана с ними .

Материал для встреч в малых группах

У слепого Вартимея была иная просьба: он хотел получить от Бога физическое исцеление (ст . 51) .

С какой просьбой мать с сыновьями подошла к Христу? (Мф . 20:21) . Она просила для своих детей земной власти и процветания .

Илия знал, что Господь забирает его к Себе, и, обращаясь к Елисею говорит: «Проси, что сделать тебе», на что Елисей отвечает: «Дух, который в тебе, пусть будет на мне вдвойне» . Елисей просит у Бога духовных благословений .

Таким образом, мы убеждаемся в том, что люди приходят к Господу по разным причинам . Некоторые движимы эгои- стичными мотивами, другие — искренним познанием Бога, иные — желанием получить физическое или духовное благо- получие . Согласимся, однако, что во всех вышеперечислен- ных случаях в центре молитвы находится человек . Все, о чем просит человек, он просит для себя .

Рассмотрим еще один библейский пример, где молитва представлена уже не как просьба, а как суть самой христиан- ской жизни . В Деян . 9:1–6 говорится о Савле, который «дыша угрозами и убийством на учеников Господа» (ст . 1), отпра- вился в Дамаск . Однако в Дамаске ему явился Господь и ска- зал: «Что ты гонишь Меня?» (Ст . 4) . От присутствия Божьей славы Савл ослеп и «в трепете и ужасе» стал молиться . Как вам кажется, о чем молился Савл? Он мог бы молиться об ис- целении, так как ослеп . Но Савл не молится об исцелении . О чем же молится Савл? Вот его молитва: «Господи! Что по- велишь мне делать?» (Ст . 6) .

Как эта молитва отличается от всех предыдущих молитв! В отличие от тех молитв Савл просит не для себя, а для Бога . Чем он может послужить Богу? Что он сможет сделать для Бога? Савл меняет суть вопроса . Не Господь говорит Савлу:

«Что Мне сделать для тебя?», но Савл спрашивает Господа, что он может сделать для Него .

В Послании к коринфянам апостол Павел пишет: 2 Кор . 3:2, 3 . Мы должны представлять собой письмо Христово,

«узнаваемое и читаемое всеми человеками» . Сегодня люди желают видеть, а не слышать . Сегодня Бог желает написать письмо жителям этого мира . Он желает, чтобы мир прочел

Материал для встреч в малых группах

это письмо . И этим письмом являемся мы . Мы должны пред- ставлять Христа своей жизнью . Люди желают видеть Христа, и нашей обязанностью является показать Его им .

Апостол Павел сказал Господу: «Что мне сделать для Тебя?» Эта молитва и его желание служить истинному Богу обратила многих людей ко Христу . Он жил для Бога, всей своей жизнью служил Ему и в один день заявил: Гал . 2:20 . Апостол Павел стал Христовым письмом . В своей жизни он настолько стал отражать характер Христа, что совету- ет всем верным христианам подражать ему, как он Христу (1 Кор . 4:16) .

Свидетельство

* Как вы отвечаете Господу на Его вопрос: «Что тебе нужно?»
* Обращаетесь ли вы к Богу только с просьбой удовлетворить ваши потребности или, подобно апостолу Павлу, предлагае- те себя для служения Ему?
* Представьте, что вы являетесь тем письмом, о котором го- ворит апостол Павел . Что бы вы желали, чтобы люди виде- ли в вас?
* Можете ли вы засвидетельствовать о себе, что уже не вы живете, но в вас живет Христос? Как вы представляете эту жизнь