**ВАЖНОСТЬ СЛОВА БОЖИЯ В ЖИЗНИ ЧЕЛОВЕКА**

Несколько лет назад в одной из газет была небольшая заметка, как один человек работал

на своём приусадебном участке и неоднократно натыкался на камень, который ему мешал.

Несколько раз он передвигал его с места на место и в очередной раз, столкнувшись с

необходимостью его подвинуть, он в сердцах ударил по нему лопатой. После удара на камне

появилась тонкая полоска, которая блеснула в лучах заходящего солнца. Мужчина наклонился

и стал внимательно разглядывать «камень» не один год, лежавший у него на даче и неоднократно

мешавший ему. Тщательно очистив его от земли, он обнаружил к своему изумлению и

большой радости, что этот предмет был не камень, а слиток золота весом 13 кг.

Сегодня дорогие друзья, мы будем говорить о большом бриллианте, который имеется у

многих из вас дома, а у некоторых и не по одному.

**Ф. М. Достоевский:** «Господи! Что за Книга, это Священное Писание, какое чудо, какая

сила, данные в ней человеку. Люблю Книгу сию! Гибель народу без Божьего Слова, ибо

жаждет душа Слова и всякого прекрасного восприятия».

**А. С. Пушкин:** «Мы никогда не дадим народу ничего лучше, чем Писания. Вот единственная

Книга в мире, в ней есть всё».

Сегодня речь пойдёт о Библии или Священном Писании, как о величайшей драгоценности,

Священное Писание подобно бриллианту сверкающему множеством граней и сегодня мы

прикоснемся к одной из его граней.

Апостол Петр во втором послании поощряет христиан в их обращении к Библии. Он сравнил слово

Божье со светильником:

*«И притом мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день, и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших» (2Пет.1:19).*

Подобное сравнение сделал в более древние времена царь Давид в 118 псалме: *«Слово Твое - светильник ноге моей и свет стезе моей» (Пс.118:105).*

А теперь представьте, что вы находитесь в темном месте и вам ничего не видно, вам тяжело идти, вы постоянно спотыкаетесь, часто падаете. В чем вы особенно нуждаетесь, так это в светильнике. Впрочем, со временем вы свыкаетесь с тем, что ничего не видите. Вы даже начинаете выстраивать свое представление о вещах, с которыми знакомитесь на ощупь. Через какое-то время, вы становитесь уверены в том, что ваше представление об этих вещах абсолютно верно. Но стоит зажечь свет, как перед вами предстает совершенно другая картина, ваши прежние представления рушатся, потому что оказываются ложными. И самое главное, вы начинаете видеть путь, по которому вам следует идти, и вы можете идти по нему свободно, не спотыкаясь на каждом шагу. Люди привыкли жить без светильника Божьего. Но куда можно прийти, не видя пути?

*«Есть пути, которые кажутся человеку прямыми; но конец их - путь к смерти» (Прит.14:12).*

Если же мы знаем путь, но редко пользуемся светильником, то стоит ли удивляться, почему мы так часто спотыкаемся и падаем? Нам начинается казаться, что идти этим путем (путем христианства) очень сложно, а ошибки и падения – просто неизбежны. А причина зачастую всего лишь в том, что мы редко пользуемся светильником, данным нам Богом – Его словом.

Господь дал нам Писание не для того, чтобы мы держали его на почетном месте в книжном шкафу или гадали на нём, или держали как оберёг (для защиты от всего плохого). Он дал нам Писание для того, чтобы мы каждый день сверяли свою жизнь с тем, что открыто в нем. Чтобы мы познавали Бога, Его волю, Его характер, Его планы, чтобы мы, читая Библию и размышляя над прочитанным, могли слышать Его голос. По сути, держа Библию закрытой, мы держим закрытыми свои уши, чтобы не слышать Бога.

Есть различные пути, с помощью которых Бог желает, чтобы мы услышали Его. Но Библию Он предусмотрел для нас, как главную возможность услышать Его. Часто в Библии Бог призывает народ Божий слушаться гласа Его и обличает народ именно за то, что он не слушает гласа Его. Скажите, каким образом они должны были слышать глас Его? Неужели весь народ ходил в пророках и, подобно Моисею, общался с Богом лицом к лицу? Нет, конечно. Под гласом Божьим, который они должны были слушать, подразумевалось слово Божье, записанное пророками, т.е. Писания. Слушать и слышать голос Божий – это значит вникать в слово Божие, записанное в Библии.

Господь сравнивает Свое Слово с хлебом. Без многих блюд человек обходится, но хлеб – всегда на столе. Предложите кому-нибудь есть хлеб в течение одного года с тем, чтобы по прошествии этого времени отказаться от него. Многие на это согласятся? А вот в отношении слова Божьего, к сожалению, у христиан такое случается. Многие христиане лишь изредка открывают Библию и то порой под давлением каких - либо обстоятельств.

Когда Моисей оставил после себя преемника, Иисуса Навина, он оставил ему в руководство Тору. Иисус Навин долгое время был рядом с Моисеем, видел, как тот общался с Богом лицом к лицу, как Бог через Моисея руководил Своим народом. И когда наступило время стать преемником Моисея, мог ли Иисус рассчитывать на то, что для общения с Богом ему не нужно никакого письменного свидетельства? Что он, будет общаться с Богом только непосредственно, как Моисей? Сам Бог обратился к Иисусу, со словами:

*«Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно» (Иис.Нав.1:8).*

Если бы вы были на месте Иисуса Навина, вас не разочаровали бы эти слова? «Как!? Каждый день и ночь поучаться из книги и в точности исполнять все, что в ней написано!? А как же голос Божий?» А вот эта книга закона и есть голос Божий.

В Новом Завете сказано, что Писание полезно для научения (2Тим.3:16), т.е. польза от него возможна только в том случае, если оно будет изучаться, а не бегло прочитываться фрагментами. Павел призывает Тимофея: «*Вникай в себя и в учение (*Писание*); занимайся сим постоянно: ибо, так поступая, и себя спасешь и слушающих тебя*» (1Тим.4:16). Слово вникать (epeho) означает *внимательно смотреть*, *пристально следить*. Значит, Писание и наше соответствие ему должны быть в центре нашего внимания каждый день.

В книге «Путь ко Христу» на стр. 90 говорится о том, как нужно читать Библию, чтобы это принесло нам пользу: *«Беглое чтение Писаний приносит мало пользы. Можно прочитать Библию от начала до конца и все же не уразуметь всей ее красоты, не уловить глубины ее сокровенного смысла. Лучше изучать одно место Писания до тех пор, пока его содержание и значение не станет ясным и Божественный замысел спасения понятным, чем бегло читать многие главы, не имея определенной цели и не извлекая для себя жизненно важных уроков. Пусть всегда ваша Библия будет с вами! При любой возможности читайте ее и старайтесь запоминать прочитанное. Даже идя по улице, вы можете прочесть какой-то отрывок, поразмышлять над его содержанием и таким образом закрепить его в памяти.*

 *Без серьезного исследования Библии, без изучения ее с молитвой мы не можем обрести истинной мудрости» (ПХ, 90)*

Вернемся к тексту Иисуса Навина 1:8. Здесь сказано, с какой целью нужно поучаться в книге закона день и ночь – «*дабы в точности* ***исполнять*** *всё, что в ней написано*». Для того чтобы обойти необходимость исполнять всё, что в ней написано, люди изобрели различные способы. Самые востребованные из них:1) манипулирование Библией и 2) утверждение, будто соблюдать Божью волю невозможно. Давайте остановимся на каждом из этих способов.

1. **Манипулирование Библией**. В связи с приведу слова, точно отражающие такой подход к Библии из Утренних чтений для молодежи за 2 и 3 февраля 2011 г. В них говорится о религиозной ситуации во времена Иисуса Христа, которая во многом повторяется в настоящее время в христианской церкви.

*«Современное христианство погрязло в самодовольстве. Мы оправдываем что угодно, если это делается ради воображаемого «блага». Мы создали субкультуру по своему образу и подобию, мы окрестили это Церковью, однако больше не можем провести границу между собой и миром.*

*Духовные вожди Израиля ничего не имели против Бога, пока Его весть оставалась лишь словами на страницах священных книг. Древние поучения почти утратили связь с реальной жизнью. Всё было отлично до тех пор, пока священники могли манипулировать толкованиями, запутывать их смысл и усложнять понимание вести.… Но когда Слово стало плотью, они не смогли этого вынести. Словами в свитках можно было пренебрегать. Но Слово, ставшее плотью, было могущественным, действенным Словом. Оно изменяло реальность вокруг себя…*

*Что получается, когда вы пытаетесь использовать Бога, чтобы выглядеть лучше, чем вы есть на самом деле? Вы просто перестаете Его замечать, даже если Бог стоит прямо перед вами….*

*Для противников Христа Писание было чем-то вроде лотерейного барабана с текстами: нужно сунуть руку, вытащить несколько текстов, выбрать те, что тебе нравятся, и бросить обратно те, которые не согласовываются с твоим поведением и планами. На основе избранных таким образом текстов они создали собственные правила игры, которые работали на них, выгодно подчеркивали их праведность, оправдывали их высокомерие и предрассудки» (Т. Уиллер. Божье пространство. 2 и 3.02.11)*

Здесь настолько точно сказано о попытках религиозных людей манипулировать Библией, что добавить к этому нечего. Перейдем ко второму способу отказа от послушания Богу.

1. **Утверждение, что соблюдать Божью волю невозможно**. Так ли это?

Когда читаешь Библию, как Ветхий, так и Новый завет, то становится очевидным, что сама Библия не содержит ни тени сомнения в том, что послушание Богу возможно и необходимо. Да, она признаёт греховное состояние человека. Библия говорит о грешнике, который «*в узах греха своего содержится*». Но она говорит также о том, что познав истину, человек обретает свободу. Закон Божий назван законом свободы. А суть Нового завета заключается в том, что принципы этого закона становятся внутренним убеждением каждого христианина, потому что они вписаны в сердце и разум человека.

Когда Иисусу один законник задал вопрос: «*Учитель! что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную?*», Иисус ответил ему: *«в законе что написано? как читаешь? Он сказал в ответ: возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостью твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя. Иисус сказал ему: правильно ты отвечал; так поступай, и будешь жить» (Лука 10:26-28).*

Иисус согласился с ответом самого законника и указал ему на необходимость поступать в согласии с тем, что тот читал в законе и чему учил других. Иисус не ставит под сомнение возможность быть послушным Богу, но всех побуждает к этому.

Прочитаем еще Евангелие от **Луки 11:27-28**:

*«Когда же Он говорил это, одна женщина, возвысив голос из народа, сказала Ему: блаженно чрево, носившее Тебя, и сосцы, Тебя питавшие! А Он сказал: блаженны слышащие слово Божие и соблюдающие его»*

А в этих словах вы видите хотя бы намек на невозможность соблюдения слова Божьего? Нет. Христос говорит, что блажен тот, кто слышит слово Божие и соблюдает его. В Нагорной проповеди Иисус говорит о принципах Царства Божьего, которые должны соблюдаться христианами уже сейчас, в этом мире. Но многие христиане считают, что эти принципы невозможно соблюдать, что они являются всего лишь недосягаемым идеалом, к которому нужно стремиться по мере возможности.

Сам же Иисус, заканчивая проповедь, привел притчу о муже благоразумном, строящем дом свой на камне, и о человеке безрассудном, строящем дом свой на песке. Что их отличает друг от друга? Дома у них могут быть совершенно одинаковые, построенные по одному и тому же проекту, и даже из одного и того же материала. Но один строит на камне, а другой – на песке. Так Иисус противопоставляет две категории христиан – тех, «*кто слушает слова Мои сии и исполняет их*» и тех, «*кто слушает сии слова Мои и не исполняет их*». Не исполняет под любым предлогом, в том числе, оправдывая свое непослушание чрезмерной сложностью Божьих заповедей.

Иисус сказал и о христианах, для которых полной неожиданностью окажется отвержение их Богом. Они были убеждены, что спасены, что Бог был с ними, потому что Его именем даже чудеса творили, думая, что тем угождают Ему. Но они услышат в свой адрес: «*Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие*» (Мф.7:23). Что такое беззаконие? Нарушение закона, его отвержение, несогласие с ним.

Но может быть правы те, кто говорит, что соблюсти закон Божий невозможно (это был главный тезис Люцифера, восставшего против Бога)? Да, действительно, многим людям это невозможно. Но – почему? Евангелист Иоанн приводит слова Христа, сказанные Его ученикам: «*без Меня не можете делать ничего*» (Ин.15:5). Ничего. Тем более не можете соблюдать закон Божий. Каким, исходя из этих слов Христа, может быть ответ на вопрос: почему я не могу соблюдать Божий закон? Потому что я – без Христа. Если мы непослушны Богу, то, возможно, потому, что в настоящее время мы потеряли Христа. «*А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди» (1Ин.2:3).*

Иисус говорит: *«Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди» (Ин.14:15)*. Исходя из этих слов Христа, выходит, что если мы не соблюдаем Его заповеди, то может быть потому, что нет настоящей любви к Нему, а только лишь слова?

Христос утверждает: *«Вы друзья Мои, если исполняете то, что Я заповедую вам» (Ин.15:14)*. Если мы не исполняем то, что Он заповедает нам, то с кем наша дружба – с Ним или с этим миром?

*«Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу» (Иак.4:4).*

Естественно, что дружа с этим миром и изменяя тем самым Богу, мы становимся неспособны исполнять то, что Он нам заповедал. Какую же характеристику Библия дает этому миру?

 *«Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек» (1Ин.2:15-17).*

Кто пребывает вовек? Исполняющий волю Божию. А возможно ли это? В Библии эта возможность под сомнение не ставится. Невозможность послушания Богу – это обман сатаны, который не пожелал соблюдать Божий закон.

Причина того, что мы не послушны Богу может быть также в том, что мы не верим в то, что это вполне реально. Христос часто говорил, что «всё возможно верующему». И это не пустые слова. Однажды Его ученики не смогли изгнать беса из отрока. После того, как это сделал Иисус, они подошли к Нему наедине и спросили: *«почему мы не могли изгнать его? Иисус же сказал им: по неверию вашему» (Матф.17:19,20).* А что бы Иисус ответил нам на вопрос: почему мы не можем соблюдать заповеди Твои? Думаю, ответ был бы таким же: по неверию вашему.

Мы вбили себе в голову, что это невозможно, и перед первой же трудностью пасуем. Отступаем и уступаем искушению. Прав был апостол Павел, когда писал: *«Вы еще не до крови сражались, подвизаясь против греха» (Евр.12:4).* Тот же Павел писал: «*почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем» (Рим.6:11)*. Это означает нашу веру в то, что грех не имеет над нами власти, потому что мы живем для Бога во Христе Иисусе.

*Утренние чтения 1 февраля 2011: «Мы должны быть всегда благодарны Иисусу за то, что Он показал нам на деле, что мы* ***можем*** *соблюдать заповеди Божьи вопреки сатанинской лжи, будто для нас это невозможно…*

*…с помощью Божественной силы, дарованной Ему Небом, люди* ***могут*** *соблюсти заповеди Божьи. Иисус, Сын Божий, смирил Себя ради нас, превозмог ради нас искушение, одержал ради нас победу, дабы показать нам, как мы* ***можем*** *побеждать». (Е. Уайт. По примеру Иисуса).*

В книге «Желание веков» есть обнадеживающее обетование:

*«Как Сын Человеческий Он является для нас примером повиновения, как Сын Божий Он дает нам силу повиноваться» (ЖВ, с. 24).*

Мы часто сравниваем Церковь с больницей, где грешники лечатся от греха. И это правильно, если мы используем эту метафору не для оправдания греха. Действительно, Церковь подобна больнице. Но не дому инвалидов. Церковь подобна больнице, где люди вылечиваются, а не дому инвалидов, где неизлечимые больные доживают свой век.

Подводя итог вышесказанному, мы видим, что

1. Без слова Божьего нет духовного возрастания и нет спасения.
2. К слову Божьему нужно обращаться каждый день, чтобы поучаться, исследовать, вникать в него. Именно таким образом мы и можем слышать голос Божий, обращенный к нам.
3. Исследуя Писание, важно в точности исполнять всё, что в нем написано, не пытаясь манипулировать им. Несмотря на убеждения многих христиан, верящих сатане, послушание Божьей воле вполне возможно в том случае, если мы 1) знаем Бога; 2) любим Христа; 3) дружим с нашим Спасителем, а не с этим миром.

**Призыв к слушателям**

Дорогие друзья! Пересмотрите свое отношение к Библии. Это больше, чем книга, которой украшают журнальный столик. Это больше, чем полезная информация или добрый совет. Это нечто больше, чем книга, с которой ходят в церковь. Этосвятая книга! Это обращение Божье, Его весть к нашим сердцам!

Она не только повествует о чудесах давно минувших дней, но она творит великие чудеса и в наши дни. Заключенная в ней сила может произвести решающие изменения и в вашей жизни! И главное назначение Слова Божьего состоит в том, чтобы привести нас к Иисусу Христу, источнику нашего спасения.

Дорогие друзья! Выделите время для ежедневного изучения Священного Писания. Это важнее всего на свете. Потому что это – возможность слышать Бога. Поверьте в то, что всё возможно верующему и послушание Божьим заповедям – это не миф, а реальность, к которой нас призывает Бог, потому, что Сын Божий дает нам силу повиноваться.

Кто из вас верит Божьему обетованию Нового завета о том, что Бог вписывает Свой закон в наши мысли и сердца? Кто из вас готов с верой просить Бога об исполнении этого обетования? Поднимите руки. Слава Богу! Приглашаю вас к молитве.

Валерий Переверзин, пастор и руководитель отдела Субботней школы и Личного служения

(Южное объединение Западно-Российского Союза).